
О природе семьи 
 

7 

Л.В. СКВОРЦОВ 

О «ПРИРОДЕ» СЕМЬИ 
(Предисловие) 

 
Очередной выпуск ежегодника посвящен проблеме семьи. 

Может показаться, что в современной ситуации было бы более 
корректно говорить о проблемах «семейного плюрализма», имея в 
виду тот факт, что в публичных обсуждениях и телевизионных пе-
редачах, по сути дела, ставится под вопрос легитимность традици-
онного представления о единственности сущности семьи как сою-
за представителей различных полов – мужчины и женщины. Если, 
однако, под «семьей» понимают все многообразие сексуальных 
союзов, в том числе мужчины с мужчиной и женщины с женщи-
ной, то семья отрывается от своего естественного и цивилизацион-
ного предназначения. Она тем самым становится «пустоцветом», а 
межличностные отношения в ней обретают самодовлеющее значе-
ние, становятся целью в себе. Как символ всеобщего явления такая 
«семья» превращается в знак смерти человеческого рода. А это оз-
начает, что мы имеем дело с псевдосемьей, причины возникнове-
ния которой и ее функции требуют специального рассмотрения.  

Если предназначение семьи в ее естественном цивилизаци-
онном смысле состоит в рождении ребенка и его формировании как 
члена определенного социума, то тогда сущность проблемы семьи 
состоит в определении путей ее сохранения и укрепления как клю-
чевого фактора социального порядка.  

И вполне естественно, что если метаморфозы семьи угрожа-
ют возможности выживания этноса, то проблема семьи становится 
государственной. Государство без населения – это нонсенс, бес-
смысленное представление, мираж. Понятно, что когда наблюдает-
ся резкое падение численности населения, государство определяет 
причины такого падения и принимает экстренные меры, чтобы 
предотвратить опасность своего собственного «отмирания».  



Л.В. СКВОРЦОВ 

 
8 

Воздействие государства на жизнь семьи может обретать самые 
различные формы, подчас затрагивая представления об абсолютном 
характере внутренней свободы внутрисемейных отношений. Это, на-
пример, запрещение абортов или, напротив, искусственные ограниче-
ния численности детей в одной семье.  

Понимание государством условий выживания и принцип сво-
боды, неприкосновенности внутренней жизни семьи могут вступать 
в очевидное противоречие друг с другом. Разумеется, государствен-
ная политика может быть направлена на такие аспекты жизни семьи, 
которые влияют на ее главную функцию, но не нарушают регуляти-
вов свободы. Это – лежащие на поверхности и понятные всем при-
чины эрозии семейных отношений, такие, как уровень жизни ниже 
прожиточного минимума, нерешенность жилищной проблемы, про-
блема безработицы и т.д. Для их решения разрабатываются нацио-
нальные проекты. Если их реализация совпадает с повышением 
уровня рождаемости, то представляется очевидным наступление 
момента истины: истина понимания жизни семьи проста, а эта жизнь 
вполне управляема, если для этого имеются достаточные финансо-
вые и технические средства. Вряд ли есть смысл оспаривать это по-
лезное практическое представление. Однако научное рассмотрение 
проблемы семьи требует более углубленного анализа. Дело в том, 
что кажущаяся очевидной практическая истина обнаруживает свою 
относительность. Она проходит мимо известных фактов высокой 
рождаемости в странах с низким уровнем жизни и низким уровнем 
рождаемости в странах с высоким уровнем жизни. 

Существуют неуловимые для позитивистской методологии 
причины различных тенденций в эволюции семьи, которые выхо-
дят за пределы внешних эмпирических (экономических, политиче-
ских, расовых, физиологических) факторов, влияющих на внутри-
семейные отношения. Именно на таких причинах акцентируют 
внимание традиционные религиозные подходы к формированию 
семейных отношений. 

Но эти подходы казались противоречащими доминирующей 
научной ментальности с ее точной фиксацией причин и вытекающих 
из них следствий и точными количественными расчетами. В ежегод-
нике представлены теоретические статьи, которые имплицитно стал-
кивают друг с другом противоположные точки зрения. 

Одну из них представляют позиции В.В. Розанова, которые 
анализирует И.С. Андреева. 



О природе семьи 
 

9 

Как известно, В.В. Розанов искал ответы на проблемы зем-
ных внутрисемейных отношений, остро вставших на переломе XIX 
и XX вв., на путях «модернизации» христианства, использования 
духовного потенциала иных религиозных конфессий. Особое его 
внимание привлекали опыт иудаизма, позиции, зафиксированные в 
текстах Ветхого Завета. 

Речь шла о выявлении тех «тонких» материй, которые делают 
земную семью «подлинной», цементируют ее. И это – проблема 
ключевая. Как оказывается, все многообразие сложных семейных 
проблем в конечном счете упирается в одну проблему – проблему 
прочности семьи как следствия ее подлинности. Непрочная семья 
рождает феномен «безотцовщины», а значит, и неполноценности 
воспитания рождающихся детей. Сегодня эти проблемы все шире 
распространяются и на поведение матери по отношению к своему 
ребенку. Это – начало тотального кризиса семейных отношений. 
Рост количества разводов делает феномен «неполной» семьи массо-
вым со всеми вытекающими отсюда последствиями. Вступающие 
во «взрослую жизнь» новые поколения будут с самого начала нести 
с собой проблему неадекватности своего гражданского поведения. 

С проблемой «прочности» семьи органически связана и пробле-
ма экономической обеспеченности семейной жизни не только здесь и 
теперь, но и в перспективе смены поколений в рамках данного рода. 

Конечно, нельзя не видеть, что проблема экономической обес-
печенности как соединяет членов семьи, так и разъединяет их, по-
рождая противоречия и даже глубокие антагонизмы. Это связано с 
правом наследования, которое, как правило, действует избирательно. 

В социальной ситуации, когда скрытый антагонизм внутри-
семейных отношений шаг за шагом обретает всеобщий характер, 
возникают его метафизические и психологические объяснения. 
Выражением такого рода объяснений, претендующих на научность, 
и стал фрейдизм, который увидел в подсознательных влечениях, в 
эдиповом комплексе разгадки скрытых внутрисемейных противо-
речий. Непрочность семьи здесь как бы задана с самого начала 
«природой» отношений ребенка с отцом и матерью. И это вызывает 
серьезные сомнения, попытки разрешить которые были предприня-
ты теоретиками неофрейдизма. 

Процессы глобализации рождают новый срез проблем 
«прочности» семьи. Феномен «мультикультурализма», соприкос-
новения на территории одного государства различных культурных 



Л.В. СКВОРЦОВ 

 
10 

и семейных традиций, неизбежно затрагивает и семейные отноше-
ния. Все более широкое распространение «смешанных» браков 
ставит семью перед всей совокупностью непростых проблем кон-
фессиональных, бытовых и языковых различий. То, что раньше 
служило фактором, соединяющим в единое целое мужчину и жен-
щину, их детей и родственников, теперь становится источником 
скрытого постоянно действующего антагонизма. 

Именно в этой ситуации со всей очевидностью обнажается 
теоретический вопрос: что превращает семью в единое целое, так 
сказать, «поверх» всей совокупности эмпирически фиксируемых 
различий и противоречий? Очевидно, что стандартные подходы 
здесь могут завести в тупик. Этим во многом объясняется присталь-
ное внимание к идеям, которые в свое время высказывали такие фи-
лософы, как В.В. Розанов. Эти идеи с течением времени обретают 
все большую актуальность. Речь идет о рациональном истолковании 
той «субстанции», которая составляет сверхъестественное основание 
семьи, соединяющее в единое целое различное и противоположное. 

Однако сегодня обострился и другой, а именно – естествен-
ный аспект жизни семьи, связанный с зачатием и рождением ре-
бенка, сохранением здоровья, всесторонним совершенствованием – 
физическим и духовным – человека. Эти вопросы нельзя решать, 
опираясь лишь на традиции духовных конфессий. Здесь вступают в 
силу новые физиологические, медицинские, генетические знания. 

Современное сознание исходит из приоритета научного зна-
ния как того пути строительства семьи, который ведет нас к дейст-
вительной истине. Этот аспект проблемы содержательно рассматри-
вается в статье О.В. Летова. И здесь возникает своеобразный 
парадокс: научное знание, казалось, преодолевающее мифологию 
религии и философии, «упирается» именно в собственную неспо-
собность дать убедительный ответ на те вопросы, которые находили 
свое разрешение именно в религии и философии. Например, можно 
ли признать в качестве абсолютного принцип «репродуктивной сво-
боды»? Медицина открывает и создает возможности осуществления 
аборта в соответствии с желанием женщины. Но при этом возникает 
вопрос: не является ли аборт запланированным убийством человека?  

Аналогичным образом медицина, открывая безболезненные 
механизмы эвтаназии, может казаться спасительной человеку, ис-
пытывающему такие мучения, от которых он хотел бы избавиться, 
приняв смерть. Но не означает ли легитимация эвтаназии наруше-



О природе семьи 
 

11 

ние принципа сакральности жизни, которое открывает дорогу лега-
лизации убийства человека? 

И здесь возникает проблема – как понимать истину науч-
ного знания: является ли она идентичной применительно к пости-
жению явлений природы и сущности жизни человека? В системе 
Природы истина научного знания определяется постижением фак-
та, причины и вытекающих из нее следствий, так что все события 
складываются в цепи причинно-следственных рядов. Однако в силу 
бесконечности причинно-следственных рядов естественно-научное 
знание не постигает Первопричины. В этом смысле оно не знает 
свободы. Свобода для него – это превращенная форма необходимо-
сти, «познанная необходимость». Истина гуманитарного знания 
вырастает из признания реальности Свободы. Оно постигает сущ-
ность субъекта как носителя свободы. Истина здесь – это выбор 
исходного принципа жизни, так что весь тип жизненного поведе-
ния человека выстраивается в соответствии с этим выбором. 

Проблема истины выбора приобретает острое практическое 
значение, когда речь заходит о том, какого человека хочет видеть 
общество в качестве общего образца. 

В этом контексте закономерно возникает вопрос об отноше-
нии гуманитарного знания к «евгенике» как науке, занимающейся по 
определению ее основоположника Ф. Гальтона изучением подлежа-
щих общественному контролю влияний, которые могут улучшить 
или ухудшить как физические, так и умственные качества грядущих 
поколений. Иными словами, речь идет о возможности произведения 
высокодаровитой расы людей, подобно тому как можно получить 
породу лошадей или собак с нужными качествами. В статье 
Г.В. Хлебникова дается объективный анализ этой проблемы, вос-
производится фактическая сторона исследований, раскрывающих 
воздействие на карьерный успех человека свойств и качеств его 
предков. Особый интерес представляет анализ евгенического проек-
та применительно к народу как целому, реализованного в Спарте, в 
итоге которого была сформирована армия воинов, равных которым 
не было во всей Элладе и которые оставались непобедимыми в тече-
ние трех столетий, пока сохранялась верность законам Ликурга.  

Человек – это и природное и неприродное существо, сочета-
ние цепи причинно-следственных явлений и свободы – вечное не-
преодолимое противоречие. Это – первородный «грех» человека. 



Л.В. СКВОРЦОВ 

 
12 

Как «снимается» этот грех, когда общество поставлено перед 
необходимостью выбора формы семьи? Это, прежде всего, правила 
сексуальной жизни, которые дают оптимальный с точки зрения ин-
тересов общества результат. Весьма показательными в этом отноше-
нии являются традиции Китая. В правилах прослеживается отчетли-
вая тенденция нахождения соответствия между естественными 
устремлениями человека и общим социальным порядком, требую-
щим их реализации лишь в определенных формах. Характер уста-
новленных правил определяется хронотипом. Хронотип – это кате-
гория культурологии, в которой выражается доминирующий тип 
ментальности в реальности данного цивилизационного времени. Так, 
в Китае женщина рассматривалась как средство удовлетворения 
сексуальных устремлений мужчины, укрепления его здоровья и про-
дления жизни. Соответственно, многообразие сексуальных контак-
тов мужчины всемерно приветствовалось и поощрялось. Это, одна-
ко, не означает, что такой подход является универсальным. Разве 
можно было бы в этом контексте интерпретировать целомудрие 
женщин, органически воспринявших христианскую ментальность?  

Хронотип выражает доминирующее соотношение естествен-
ного и социального в сексуальных отношениях. 

Нарушение равновесия между естественным и социальным 
всегда порождает специфический редукционизм со своими нега-
тивными последствиями. Так, признание «неистинности» природ-
ной сущности человека, ее «естественных» устремлений влекло за 
собой крайние реалистические выводы, формирование идеала ду-
ховной святости, императива ухода из мира, как глубоко греховно-
го в своей сущности. Истина с этой точки зрения понималась лишь 
как духовное единение – все должны были стать духовными брать-
ями и сестрами, не менее, но и не более того. 

В своих радикальных формах реализация духовного измере-
ния должна была повлечь за собой преодоление естественных вле-
чений человека, подчинение их единой идее чистоты как святости, а 
вместе с тем в конечном счете «отмирание» естественного измере-
ния семейной жизни. С другой стороны, деструкция идеала духов-
ной святости как пути спасения естественности жизни и преодоле-
ния императива ухода из мира сего, которая стала закономерным 
следствием идей Просвещения, породила иной хронотип, иную 
крайность, влекущую за собой угрозу деструкции семьи. Если идеа-
лы святости, сдерживающие устремление человека, ложны, то тогда 



О природе семьи 
 

13 

нужно свободно предаться естественным влечениям. Дон Жуан, на-
пример, свободно предается своим естественным влечениям, макси-
мальным наслаждениям, отрицая любые правила семейной жизни, 
стремится к постоянной смене своих сексуальных партнеров. Посто-
янство стремления здесь означает невозможность создания прочной 
семьи. Конечные следствия свободного выражения влечений обна-
ружил маркиз де Сад. При свободной реализации таких естествен-
ных влечений семья может становиться формой рабства и насилия. 

Специфическим явлением ХХ в. можно считать превращение 
хронотипа в форму идеологического диктата. Так, под воздействи-
ем евгенических идей получают широкое распространение специ-
фическая практика стерилизации неполноценных, склонных к пре-
ступным формам поведения, психически нездоровых лиц, а также 
запрещение смешанных браков, особые иммиграционные ограни-
чения, учитывающие этническое происхождение человека. Подоб-
ные методы применяются во многих штатах США, в некоторых 
странах Европы. 

В Германии в силу возникновения идеологического диктата 
этот хронотип обретает характер императива создания нового спи-
ритуального евгенического ордена, который должен инициировать, 
как отмечает Г.В. Хлебников, возникновение суперрасы и находит-
ся в центре будущего мирового порядка. 

Как же можно определить истину семейных отношений, 
удержания в единстве противоречия естественности ее отношений 
и социальных функций? Одним из факторов устойчивости цивили-
зации является утверждение в обществе такого хронотипа, который 
основывается на обнаруженном в историческом опыте относитель-
ном равновесии естественного и социального в стереотипах сексу-
альных отношений. С точки зрения сохранения устойчивости ци-
вилизации как целого семья в ее естественном толковании должна 
обрести внутреннее духовное измерение, которое придавало бы 
естественным отношениям «второй смысл», диктуемый сущностью 
вечности истины неестественного мира. 

Истина таким образом обретает свое двойное измерение, каж-
дая сторона которого обретает реальность смысла от своей противо-
положности. 

Через посредство этого двойного измерения жизнь семьи орга-
нически соединяется с жизнью общества как вечного цивилизацион-
ного единства рода, выходящего за узкие временны́е рамки настояще-



Л.В. СКВОРЦОВ 

 
14 

го, жизни здесь и теперь, соединяющего в гармоническое целое про-
шлое и будущее с настоящим. Это и есть основание той духовности, 
которая открывается в самой жизни и связывает все более прочными 
узами мужа и жену с течением времени их совместного проживания. 
Истина не навязывается, а открывается им, так что они несут эту ис-
тину в себе. Если истина не открывается, брак оказывается некоей 
духовной фальшью, пустотой, видимостью сохранения «свежести» и 
подлинности отношений, которых уже не существует. 

Таким образом, цементирующее начало семьи имеет сложный 
характер, зависит от содержания хронотипа, выходящего за пределы 
межличностных отношений мужчины и женщины, хотя и вырас-
тающих из них, из их любви. Сложность этого характера объясняет 
распространение ауры семейных отношений на детей, на близких и 
дальних родственников, а в конечном счете и на соотечественников. 
Это – выражение специфической взаимосвязи и взаимозависимости 
не только реальной, имеющей конкретное родственное, экономиче-
ское и политическое, эмпирическое проявление, но и потенциаль-
ной. То есть аура «отражает» и виртуальную реальность. 

С этой точки зрения требует рассмотрения и традиционное 
толкование оснований прочности семейных отношений. 

Представляется очевидным, что прочность семей основана на 
истине любви. Однако основания любви – это большая загадка, над 
которой философы, начиная с Платона, ломают голову.  

Идея разъединения богами когда-то соединенных воедино 
людей, обладавших чрезмерной силой и с тех пор жаждущих вос-
соединиться, жива до сих пор. Это – хорошая метафора безотчет-
ной любви, причины которой уходят в туманности бытия. 

Стремления дать рациональное толкование любви дают ам-
бивалентные результаты. Наряду с эросом, или любовью мужчины 
к женщине и женщины к мужчине, обнаруживаются и другие типы 
любви: любовь к высшему существу – особый тип любви; любовь 
к какому-либо занятию, в котором происходит самореализация 
личности; любовь как дружба, как форма отношения к человеку 
вообще как сакральной ценности, что означает любить не только 
ближнего своего, но и своего врага. Любовь как основание прочно-
сти семейной жизни – это любовь мужчины к женщине и женщины 
к мужчине. Но как можно строить жизнь на чувстве, если даже оно 
самое светлое? Жизнь семьи должна базироваться на объективном 
расчете, учитывающем необходимость завоевания определенного 



О природе семьи 
 

15 

статуса в обществе, материальной обеспеченности, способности 
исполнения родительского долга перед детьми. 

Противоречие между чувством и рассудком – постоянная 
проблема в формировании новой семьи и сохранении семейных 
отношений. Сочетание чувства и рассудка в «строительстве» семьи 
кажется истиной, достижение которой, однако, как правило, сопро-
вождается жертвой чувства во имя рассудка либо движением по 
пути безрассудства во имя чувства. Это противоречие, коль скоро 
оно обретает всеобщий характер, становится угрожающим для со-
хранения подлинности семьи и семейных отношений. 

С одной стороны, человек оказывается «пронизанным» сек-
сом, вплоть до инцеста, нарушения всех запретов, и с другой – секс 
«отделяется» от семьи и семейных отношений, поскольку не нахо-
дит в них подлинности самореализации. В этой ситуации возникает 
явление, отмеченное М. Фуко. На Западе появляется новая форма 
наслаждения, обогащающая человечество особым искусством на-
слаждения. Это – наслаждение знанием о сексе и связанными с 
ним дискурсами. И это знание о сексе оформляется как наука о 
сексе, как наука, конституирующаяся на ритуалах признания.  

Другим важным моментом, отмеченным М. Фуко, является 
исчезновение в структуре властных отношений, связанных с сек-
сом, двух фиксированных противоположных полюсов: обладающе-
го властью (мужчины, взрослые) и лишенного власти (женщины, 
дети). Отношения власти превращаются в матрицы изменений се-
мейных отношений. Что могут означать эти внутренние метамор-
фозы семьи? Существуют ли константы семьи, сохраняющие свой 
смысл в смене эпох? Если их не существует, то не может ли исчез-
нуть семья как пережиток прошлого? 

Можно ли дать ответ на эти вопросы с позиций экономиче-
ской эффективности или социологической доктрины? «Свобод-
ный» от семейных тягот индивид может экономически быть более 
эффективным, чем фанатик-семьянин. С другой стороны, если об-
щество достаточно богато, чтобы содержать и воспитывать детей 
помимо родителей, то почему не смириться со свободой индивидов 
от семейных обязанностей? Ведь они могут посвятить всю свою 
жизнь карьере, а значит, более эффективному служению обществу. 
Не настало ли время вернуться к идеям Кампанеллы? На самом де-
ле, с точки зрения социологии «больших цифр» распад той или 
иной конкретной семьи может рассматриваться как стандартный 



Л.В. СКВОРЦОВ 

 
16 

момент «общего прогрессивного процесса». Между тем с позиций 
конкретных индивидов – участников этого процесса и детей это 
может быть уникальной по своему моральному смыслу трагедией.  

Это значит, что трагическая стадия человеческой эволюции 
может возникать не только в силу энергетического или экологиче-
ского коллапса, но и в силу духовных, нравственных причин. Как 
представляется, проблема «природы» семьи и ее «констант» не 
может быть правильно поставлена и понята вне контекста духовно-
го превращения человека, перехода из «естественного» в «сверхъ-
естественное» состояние. Она выходит за рамки экономического и 
социологического анализа, требуя «дополнительного», а именно – 
культурологического анализа. 

Культурологический анализ позволяет давать адекватную 
оценку поведения человека в системе семейных отношений с пози-
ций императивов цивилизационной Истины. 

В контексте цивилизационной реальности происходит «пре-
вращение» семьи как системы биологических отношений и связей 
в качественно новую структуру, содержащую в себе и сохраняю-
щую духовную реальность, образующую основные параметры че-
ловека как личности.  

Формы экономического, социального поведения человека в 
этом контексте оцениваются и увязываются с Императивом Исти-
ны, которая опирается на две категории: категорию гармонии и 
категорию абсолютного. 

Как категория, гармония – это общее, более того – универ-
сальное качество истины семейных отношений. Вместе с тем гар-
мония, поскольку она имеет отношение к двум индивидуально-
стям, является феноменом уникальным, истинным применительно 
к данным индивидуальностям. Соответственно уникальной являет-
ся и ценность раз найденной гармонии, утрата которой может ока-
заться трагически невосполнимой. Очевидно, что поведение инди-
видов, направленное на удержание гармонии, определяется 
присущим им уровнем культуры самосознания, способностью вос-
принимать как абсолютную ценность найденную гармонию семей-
ной жизни. Свобода выбора здесь совпадает с императивом, дикта-
том цивилизационной истины. Во имя императива истины 
возможны и допустимы жертвы, в том числе статусные и экономи-
ческие, хотя они и нежелательны. 



О природе семьи 
 

17 

Практическая энергия, направленная на формирование пре-
восходства экономического положения, политических и идеологи-
ческих отношений, если она разрушает гармонию семейных отно-
шений, оказывается неистинной с цивилизационной точки зрения. 
Исторически возникающий приоритет власти государства над 
семьей, подчинение всей системы семейных отношений интересам 
государства в конечном счете оказывают деструктивное влияние на 
цивилизационную эволюцию, негативные последствия которого 
испытывает современное общество. 

Категория абсолютного в системе семейных отношений отно-
сится к непосредственному переживанию как знанию того, что ценно-
сти жизни заключены в другом. Таким образом, в системе семейных 
отношений истина связана с непосредственным знанием абсолютного. 

На знании абсолютного основано истинное поведение, кото-
рое делает возможным самопожертвование ради другого. Оно вос-
принимается не как нежелательная жертва или навязанная силой 
обязанность, а как самореализация в другом. Как оказывается, без 
расшифровки метафизики семьи невозможно найти рациональные 
объяснения и «молекулярных» цивилизационных связей. Истинное 
отношение к другому в семье – это исходное отношение, которое в 
своей сущности идентично отношению цивилизационному. На са-
мом деле, цивилизационное отношение формируется исторически 
как способность самопожертвования ради другого, масса которого 
составляет цивилизационное целое. Таким образом, сохранение 
семьи и сохранение цивилизации оказываются в состоянии взаимо-
связи и взаимозависимости, хотя это и не представляется лежащим 
на поверхности отношением. 

С этой точки зрения представляет интерес данный Мишелем 
Фуко анализ истории воздействия знания истины на страсти души, 
того, как с истиной и знанием связано отношение к сексу. Предметом 
для философских размышлений половой акт оказывается в силу того, 
что он является точкой пересечения жизни отдельного индивида, ко-
торому предначертано умереть, и бессмертия человеческого рода. 

Фуко рассматривает процесс смещения акцентов в оценке 
истинности сексуальных отношений от традиций, сложившихся в 
классической Греции, к постепенному нарастанию необходимой 
строгости поведения, важности уважения к себе как разумному 
существу, благодаря которому человек конституирует себя как 
субъекта своих действий. Способность человека управлять самим 



Л.В. СКВОРЦОВ 

 
18 

собой, чтобы следовать истине семейных и цивилизационных от-
ношений, не дана от природы. Она формируется исторически. Для 
женщины, например, положение хозяйки дома обретает свой физи-
ческий коррелят – красоту. Эта точка зрения Ксенофонта свиде-
тельствует о видении слияния естественного и цивилизационного в 
семье. Об этом говорит и рассмотрение правил практики ухажива-
ния. Фуко раскрывает связь так называемой «греческой любви» с 
практикой воспитания и образования.  

Цивилизационные аспекты гармонии и восприятия абсолют-
ного в семейных отношениях оказываются оттесненными в тень в 
ментальности «общества потребления». Критика «общества по-
требления» с цивилизационной точки зрения не означает отрица-
ния необходимости прогресса потребления. Прогресс потребления 
и прогресс производства необходимым образом связаны друг с 
другом, и этот прогресс должен оказывать позитивное воздействие 
на эволюцию семьи. Тогда откуда же вырастает угроза для семей-
ных отношений? Она возникает из кардинального сдвига в при-
оритетах ценностей.  

Стихийная эволюция потребительского общества формирует 
свой логос цивилизации, который определяет отношение человека к 
окружающему его миру, в том числе и другому человеку как к средст-
ву и только как к средству получения финансово-экономической, ста-
тусной, карьерной, жилищной, сексуальной или любой другой выго-
ды. В силу неизбежной ситуационной динамики представление о 
выгоде не может быть постоянным, оно изменяется и требует измене-
ния направленности поведения, с тем чтобы не упустить потенциаль-
ную выгоду. Этот тип поведения, истинный с точки зрения логоса 
«общества потребления», означает занесение категорий гармонии и 
абсолютного в разряд «неадекватных» требованиям жизни.  

С этой точки зрения представляют большой интерес эмпири-
ческие факты проявлений гендерной идеологии, гендерного нера-
венства и гендерной идентичности в современных условиях. 

Сегодня общество оказывается перед многообразием нравст-
венных проблем внебрачных союзов, совместимости расширения 
профессиональной деятельности женщин с их статусом матери, 
проблемой отношения к однополым бракам, изменению пола, эвта-
назии, «суррогатному материнству», экстракорпоральному оплодо-
творению, клонированию человеческих существ. 



О природе семьи 
 

19 

Казалось, сам прогресс разума и науки выделяет эти пробле-
мы и находит технические средства решения. Но при этом с обще-
ством происходит нечто непредсказуемое; оно не может гармони-
зировать человеческие отношения, найти механизмы подготовки 
человека к новым парадоксальным реалиям жизни. Вследствие се-
куляризации общественного сознания и неприятия церковных по-
зиций предлагаются самые примитивные рецепты решения возни-
кающих проблем. С одной стороны, осуществляются изменения в 
системе воспитания, подготовки молодежи к взрослой жизни как 
обучению безопасному сексу, а с другой – осуществляется разра-
ботка все более сложного и всесторонне развитого законодательст-
ва, обеспечивающего правовые аспекты составления брачных кон-
трактов, учитывающих фатальную нестабильность семейных 
отношений, их зависимость от всего многообразия объективных и 
субъективных факторов, влияющих на позиции партнеров.  

Оправданием возникающего цивилизационного хаоса в се-
мейных отношениях может служить объявление семьи фикцией, 
поддерживаемой государством, иллюзией, артефактом (Пьер Бур-
дье). Вместе с тем становится все более очевидным, что точка зре-
ния, согласно которой центральным звеном вхождения во взрослую 
жизнь является обучение безопасному сексу, оказывается профан-
ной в культурологическом контексте. Это обучение мастерству 
случайных сексуальных сочетаний, что означает подведение пси-
хологической бомбы замедленного действия под семейные отно-
шения. Прочность семейных отношений основывается на верности 
членов семьи основополагающим ценностям. Это – реальная пред-
посылка сохранения верности роду, в котором реальности прошло-
го и будущего соединены в гармонии настоящего.  

Этой истине виртуальной реальности обычно противопостав-
ляется эмпирическая реальность сексуальных отношений, в которых 
партнеры постоянно обманывают и предают друг друга, сохраняя 
при этом видимость верности и вечной любви. 

Однако в цивилизационном контексте эмпирическая реаль-
ность сама по себе далеко не всегда совпадает с истиной, так же 
как реальность звуков большого города есть шум, но не мелодия 
музыкального шедевра. 

Правомерна аналогия гармонии человеческого рода с музы-
кальной гармонией. В музыкальном произведении все его части 
специфическим образом переплетаются друг с другом, так что на-



Л.В. СКВОРЦОВ 

 
20 

чало потенциально несет в себе идеи финала, а финал является 
суммарным итогом всего произведения. Соответственно централь-
ная часть как апогей произведения несет в себе и прошлое, и его 
будущее в органическом единстве. 

Если следовать этой аналогии, то становится понятной ошибоч-
ность сведения семейной жизни к мастерству случайных сексуальных 
сочетаний. Вместе с тем представляется не случайным кардинальный 
сдвиг в музыкальных формах, разрушающих гармонию, на которой 
основывались классические традиции в музыке. Деструкция гармонии 
в семейных отношениях и в цивилизационных отношениях находит 
свое выражение и в музыкальных формах. Общее здесь в изменении 
фундаментального отношения к цивилизационному времени как 
единству его трех измерений. 

Мастерство случайных сексуальных сочетаний («безопасный 
секс») несет в себе понимание жизни как времени следующих друг 
за другом моментов, образующих дискретные моменты жизни, не 
имеющие между собой внутренней связи. Это и есть механическое 
понимание времени. 

Цивилизационное понимание времени основано на представ-
лении о длительности как проявлении констант реальности, кото-
рая может меняться, при этом сохраняя и обогащая свою внутрен-
нюю сущность. Через цивилизационное понимание времени 
происходит соприкосновение с реальностью вечности, которая на-
ходит различные формы своего символического эмпирического 
выражения. С этой позиции происходит и восприятие личности в 
контексте семейной гармонии. Личность оказывается символом 
вечности и единственности гармонической связи с другой лично-
стью, связи, которая не исчерпывается эмпирической реальностью 
повседневных отношений. Через эту связь личность обретает в 
другом статус своей абсолютной ценности.  

Абсолютная ценность личности воспринимается как эмпири-
ческая реальность истины определенного индивида, выявление 
своей подлинной сущности через другого. В этом смысле забота о 
другом есть вместе с тем забота о себе. 

В этом индивидуальном постижении истины выражается уни-
версальная истина, которая объективируется для всех в произведе-
нии искусства. Характерно, что подлинные произведения искусства 
несут в себе вечный смысл, который по-новому воспринимается в 
разные исторические эпохи, в разных обстоятельствах места и вре-



О природе семьи 
 

21 

мени. С точки зрения вечного смысла «мастерство» безопасного сек-
са не может стать предметом подлинного искусства, поскольку в 
этом «мастерстве» происходит практическое отрицание личности 
как носителя вечных ценностей, в этом смысле как цели в себе. Лич-
ности становятся лишь средством друг для друга, используются 
точно так же, как средства производства и потребления, и перестают 
быть личностями. Они обретают различные личины как видимость 
личности. Личина – это эмпирическая реальность, подверженная 
постоянным переменам, видимость личности. За этой видимостью 
отсутствует духовная сущность личности как момент истины циви-
лизационного целого. В силу этого личина, как ей кажется, всегда 
следует своей выгоде, но поскольку она не находит своей самореа-
лизации в другом, она превращает собственную реальность в дым, 
который растворяется в цивилизационной атмосфере, как только 
личина прекращает свое физическое существование.  

Личность в отличие от личины следует императиву подлин-
ности и формирует истину семьи. Семья формирует истину лично-
сти. Оба эти явления цивилизационной жизни органически слиты 
друг с другом через знание абсолютного.  

Эрозия современной семьи делает понятной и исчезновение 
личности, ее превращение в личину. Здесь лежит ответ на многие во-
просы, связанные с злоключениями современной семейной и цивили-
зационной жизни. Несмотря на различия социально-экономического и 
культурного положения стран и регионов, семья повсюду сталкивает-
ся с идентичными цивилизационными проблемами. 

Редакция ежегодника рассчитывает на то, что публикуемые в 
нем материалы позволят обратить внимание на эти проблемы семьи и 
некоторые весьма сложные и во многом все еще неясные ее аспекты.  


